
 

  

  



 2- مفارقة الأشاعرة لمنهج اهل السنة    مركز سلف للبحوث والدراسات

2 

 

 

 بسم الله الرحمن الرحيم 

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.  

 أما بعد: 

أن المتكلمين يُوجبون النظر، ويُوجبون نظرا محددا،    فقد ذكرنا في المقال السابق،

إلى   يدعو  الذي  القرآن،  الواقع في دعوة  هو  النظر وفي مطلق الأوقات، كما  مطلق  وليس 

 النظر والتأمل والتفكر في ملكوت السموات والأرض في كل وقت وحين.  

، وهي من أجل العبادات؛ لأن المرء إذا  فدعوة القرآن إلى التفكر والنظر واضحة بيّنة

السعادة   دار  مفتاح  كتابه  في  القيم  ابن  العلامة  يقول  يقينه،  وزاد  إيمانه،  قوي  تفكر 

قيل تفكر ساعة خير من عبادة سنة. فالفكر هو الذي ينقل من موت الفطنة    "(:1/183)

ومن ضيق الجهل إلى    ، إلى حياة اليقظة، ومن المكاره إلى المحاب، ومن الرغبة والحرص

سعة العلم ورحبه، ومن مرض الشهوة والاخلاد إلى هذه الدار إلى شفاء الانابة إلى الله  

والسمع   البصر  نعمة  إلى  والبكم  والصمم  العمى  مصيبة  ومن  الغرور،  دار  عن  والتجافي 

الشبها أمراض  ومن  عنه،  والعقل  الله  عن  الصدور.  والفهم  وثلج  اليقين  برد  إلى  ت 

 .1"وبالجملة، فأصل كل طاعة إنما هي الفكر.

 
.. ففي كل شيء له عبرة(، .ولذلك وكان سفيان بن عيينة كثيرًا ما يتمثل بقول القائل: )إذ المرء كانت له فكرة  -  1

قال الحافظ الذهبي في كتابه   "تفكروا في كل شيء، ولا تفكروا في ذات الله  "وورد عن ابن عباس قوله: 

الشيخ الأصبهاني في كتاب   "( بعد أن ساق هذا الأثر:171/ 2العرش ) البيهقي في الصفات، وأبو  رواه 

عنه حسن  بإسناد  وغيرهما  في"العظمة  حجر  ابن  وأورده   ،  ( الباري  وقال:  13/383فتح  موقوف "( 

فالحازم لا يترك مسارح النظر ترقد ولا تكرى إلا وهو يقظان الفكر، نهار يحول، وليل    ".  "وإسناده جيد

يزول، وشمس تجري، وقمر يسري، وسحاب مكفهر، وبحر مستطر، وخلق تمور، ووالد يتلف، وولد  

فيض القدير   "ا وأحقابا، وحشرا ونشرا، وثوابا وعقابا.يخلف، ما خلق الله هذا باطلا، وأن بعد ذلك أثواب

(3/263.) 



 2- مفارقة الأشاعرة لمنهج اهل السنة    مركز سلف للبحوث والدراسات

3 

 

الموصل إلى الله تعالى، بخلاف النظر عند المتكلمين، الذي    فهذا هو النظر الصحيح 

يحدّونه بوقت معلوم، وطريق مرسوم، يرونه الطريق الموصل إلى إثبات وجود الله تعالى.  

وسبق أن بيّنا أن المتكلمين يُوجبون النظر، ويقولون: إنه أول واجب على المكلف، وهم  

الإيمان   من  الناس  عليه  ما  يقبلون  لا  المطلوب،  بهذا  الإيمان  هو  ليس  لأنه  تعالى؛  بالله 

 ويعدونه تقليدا. وقد بيّنا خطأهم في هذه المسألة. 

، أرادوا نظرا معينا في إثبات وجود الله تعالى، وذكروا  والمتكلمون حين أوجبوا النظر

 وأنه يقوم على ثلاث مقدمات: فيه دليل الحدوث، 

 أن العالم حادث.  المقدمة الأولى: 

 أن الحادث لا بد له من مُحدِث.  والمقدمة الثانية:

أن العالم لا بد له من محدِث أحدثه، وهو الله تعالى، فالمحدِث    والمقدمة الثالثة:

 فاعل مختار، لا علة ولا طبيعة. 

ذاتها في  صحيحة  المقدمات  كلام  وهذه  في  الإشكال  فأين  كذلك،  كان  فإذا   ،

أن الإشكال يكمن في طريقتهم في إثبات حدوث العالم؛ وذلك أنهم    الجواب:المتكلمين؟  

 يُثبتون حدوث العالم بطريق الجواهر والأعراض.  

أن الأجسام في هذا العالم مكونة من الجواهر الفردة، والجوهر لا يخلو عن    وبيانه:

الأعراض من الاجتماع والافتراق، والحركة والسكون، فهذه أعراض والجوهر لا يخلو  

عنها، فكل جوهر لا بد له من حركة أو سكون، واجتماع أو افتراق. وهذه الأعراض حادثة  

والجوهر هو الجوهر،  عنها  يخلو  لأن    ولا  الأجسام حادثة؛  للأجسام، فصارت  المكوّن 

وما لا يخلو عن الحوادث فهو  الجوهر المكون للأجسام لا يخلو عن الأعراض الحادثة،  

  حادث.

 : قال المتكلمون في دليل حدوث العالم :إذن

أو    ،وهذه الجواهر إما كانت مجتمعة فتفرقت  ،العالم يتركب من أجسام وأعراض

  ،والأجسام لا تخلو من الأعراض   ،وهذه الحركة أعراض تقوم بالجسم  ،متفرقة فاجتمعت 

حادثة حادث  ،والأعراض  فهو  الأعراض  من  يخلو  لا  حدوثها   .وما  ليست    :ومعنى  أنها 



 2- مفارقة الأشاعرة لمنهج اهل السنة    مركز سلف للبحوث والدراسات

4 

 

طرأت  : بمعنى  ،قديمة  ثم  موجودة  تكن  لم  الحركة  سكون    ،أن  من  التغير  هو  فالعرض 

لسكون  ، لحركة حركة  عدم   ؛ومن  يلحقه  لم  قديما  كان  لو  تُرى    ،لأنه  الأعراض  ولكن 

 . لأنه يستحيل عندهم أن يخلو جسم من عرض  ؛والجسم لا يخلو منها  ،حادثة

وأن الحادث لا بُد له من مُحدِث    ،وبمجموع هذه الأدلة توصلوا إلى أن العالم حادث 

له مثيل  الحوادث  ، لا  هذه  جنس  من  القانون   ، ليس  كثيرً   واستحدثوا  به  نفوا  من  ا  الذي 

والكلام    ،والنزول  ،كالمجيء  ؛والاختيارية التي تتعلق بمشيئة الله تعالى  ،الصفات الخبرية

  ،فأردوا تطبيق هذا القانون  ،ما لا يخلو من الحوادث فهو حادث  : وهو  ،بحرف وصوت 

 . وتأولوا كثيرا منها ،ونفوا الصفات ،فجعلوه حاكما على النصوص

ردا على الفلاسفة القائلين بقدمه. ومعلوم    وجهد المتكلمون لإثبات حدوث العالم

أن الفلاسفة يرون أن هناك أشياء قديمة مع الله تعالى، فيرون أن المادة قديمة، وأن العالم  

 قديم، ومع ذلك فهو ممكن حسب كلام ابن سينا، وهو تناقض منه. 

، رأوا أنه لا يُمكن إثباته إلا بعد إثبات  وحين أراد المتكلمون إثبات وجود الله تعالى

حدوث العالم؛ ردا على الفلاسفة الذين قالوا بقدمه، فإذا ثبت حدوث العالم، قالوا: احتاج  

 الحادث إلى مُحدِث، فيثبتون وجود الله تعالى بعد ذلك. 

وضوحا الأمر  هذا  تيمية  ابن  الإسلام  شيخ  الفتاوى ويزيد  مجموع  في  فيقول   ،

والطريق المشهورة عند المتكلمين هو الاستدلال بحدوث الأعراض على    "(: 16/267)

بينا الكلام على هذه في غير موضع وأنها مخالفة للشرع والعقل.   حدوث الأجسام. وقد 

ا  وكثير من الناس يعلم أنها بدعة في الشرع لكن لا يعلم فسادها في العقل. وبعضهم يظن أنه

صحيحة في العقل والشرع وأنها طريقة إبراهيم الخليل عليه السلام. وقد بين فساد هذا في  

غير موضع. والمقصود هنا أن طائفة من النظار مثبتة الصفات أرادوا سلوك سبيل السنة  

ن لكن لم يجعلوا خلقه دليلا كما  ولم يكن عندهم إلا هذه الطريق. فاستدلوا بخلق الإنسا

في الآية؛ بل جعلوه مستدلا عليه. وظنوا أنه يعرف بالبديهة والحس حدوث أعراض النطفة.  

وأما جواهرها فاعتقدوا أن الأجسام كلها مركبة من الجواهر المنفردة وأن خلق الإنسان  

إحداث عين.  وغيره إنما هو إحداث أعراض في تلك الجواهر بجمعها وتفريقها ليس هو  

فصاروا يريدون أن يستدلوا على أن الإنسان مخلوق. ثم إذا ثبت أنه مخلوق قالوا: إن له  



 2- مفارقة الأشاعرة لمنهج اهل السنة    مركز سلف للبحوث والدراسات

5 

 

خالقا. واستدلوا على أنه مخلوق بدليل الأعراض وأن النطفة والعلقة والمضغة لا تنفك  

من أعراض حادثة. إذ كان عندهم جواهر تجمع تارة وتفرق أخرى فلا تخلو عن اجتماع  

فهو   الحوادث  يخل من  لم  وما  الحوادث  الإنسان عن  يخل  فلم  وافتراق وهما حادثان. 

ا. وهذه هي الطريقة التي سلكها الأشعري في اللمع في  حادث لامتناع حوادث لا أول له

 . "الرد على أهل البدع وشرحه أصحابه شروحا كثيرة. وكذلك في رسالته إلى أهل الثغر.

المتكلمين هؤلاء  أن  طريقتهم    والإشكال  أن  ظنوا  الإنسان،  بخلق  استدلوا  الذين 

لكن هؤلاء    "(:16/269موافقة لطريقة القرآن، يقول شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى )

الذين استدلوا بخلق الإنسان فرضوا ذلك في الإنسان ظنا أن هذه طريقة القرآن. وطولوا في  

الإنسان وجواهره   استدلوا على كون عين  المعلوم  ذلك ودققوا حتى  أن  لظنهم  مخلوقة 

بالحس وبديهة العقل إنما هو حدوث أعراض لا حدوث جواهر. وزعموا أن كل ما يحدثه  

الله من السحاب والمطر والزرع والثمر والإنسان والحيوان فإنما يحدث فيه أعراضا وهي  

التي كانت موجودة وتفريقها. وزعموا أن أ حدا لا يعلم حدوث غيره من  جمع الجواهر 

الأعيان بالمشاهدة ولا بضرورة العقل وإنما يعلم ذلك إذا استدل كما استدلوا. فقالوا: هذه  

أعراض حادثة في جواهر وتلك الجواهر لم تخل من الأعراض لامتناع خلو الجواهر من  

جسام  الأعراض. ثم قالوا: وما لم يخل من الحوادث فهو حادث. وهذا بنوه على أن الأ

مركبة من الجواهر المنفردة التي لا تقبل القسمة وقالوا: إن الأجسام لا يستحيل بعضها  

إلى بعض. وجمهور العقلاء من السلف وأنواع العلماء وأكثر النظار يخالفون هؤلاء فيما  

يثبتون من الجوهر الفرد ويثبتون استحالة الأجسام بعضها إلى بعض ويقولون بأن الرب لا  

الأعيان كما دل على ذلك القرآن. ولهذا كانت هذه الطريق باطلة عقلا وشرعا    يزال يحدث

معلوم   أمر  يكن  لم  أن  بعد  كائنا  محدثا  مخلوقا  الإنسان  كون  فإن  للعقل.  مكابرة  وهي 

بالضرورة لجميع الناس. وكل أحد يعلم أنه حدث في بطن أمه بعد أن لم يكن وأن عينه  

وهذا يُبيّن مدى المفارقة بين طريقة القرآن وطريقة المتكلمين في إثبات وجود  .  "حدثت. 

 الله تعالى. 

: قلتم: إن مقدمات دليل الحدوث عند المتكلمين صحيحة، وأنها  ولقائل أن يقول

تُوصل إلى إثبات وجود الله تعالى، فما الفرق بين طريقتهم وطريقة السلف في إثبات وجود  

أن علماء السلف يرون أن حدوث العالم أمر مشاهد لا يحتاج إلى    والجواب: الله تعالى؟  



 2- مفارقة الأشاعرة لمنهج اهل السنة    مركز سلف للبحوث والدراسات

6 

 

أثبتوا   المحكمة، فالسلف  النصوص  دليل الجواهر والأعراض، الذي كان من جنايته رد 

وجود الله تعالى بالمشاهدة. فالعالم فيه حوادث كثيرة، فنحن نشاهد نزول الأمطار، وإنبات  

الأشجار، وولادة الحيوانات وموتها، كل هذه الأمور حادثة ممكنة ليست واجبة، فإذا نظر  

 ر الحادثة الممكنة، قرر أن لها مُحدِثا فاعلا مختارا، وهو الله تعالى. العقل لهذه الأمو 

العالم بقدم  القائلين  كلام  يرد  يُثبته  ومما  الذي  العظيم  الانفجار  بنظرية  يُعرف  ما   ،

بعض العلماء، فهي تُؤكد أن العالم حادث وليس قديما كما يزعم الفلاسفة وينصر هذه  

المقالة، وهي حدوث العالم، كيف لا، ونحن نشاهد حدوثه وإمكانه، فهو ليس واجبا، بل 

 لى. حادث ليس بقديم، وهو محتاج إلى خالق يُوجده، وهو الله تعا

والسهولة  باليسر  يمتاز  السلف  علماء  يذكره  الذي  الدليل  هو  دليل  فهذا  بخلاف   ،

المتكلمين   أن  عليه:  ويدل  ذلك  يُبيّن  ومما  والصعوبة،  بالتعقيد  يتسم  الذي  المتكلمين 

استندوا لإثبات المقدمة الأولى، وهي )أن العالم حادث( إلى خمسة أمور ذكرها الجويني  

( الإرشاد  كتابه  )إثبات  23في  هي:  لإثبات  تحتاج  التي  الأمور  وهذه  غيره،  وذكرها   )

  استحالة   إثبات  -الأعراض  عن  الجواهر  تعري  استحالة  إثبات  –  حدثها  إثبات  –الأعراض  

ن هذه  م  واحد  وكل ، ( حادث  فهو الحوادث  من يخلو   لا  ما   أن  إثبات  –  لها   أول لا  حوادث 

المقدمة   صحة  إثبات  على  الدليل  يقيمون  ذلك  بعد  ثم  لإثباته،  دليل  إلى  بحاجة  الأمور 

الثانية، وهي ) كل حادث لا بد له من محدث( وبعد ذلك تكون المقدمة الثالثة: إذا تبين  

افتقار المحدَث إلى محدِثٍ رجح وجوده على عدمه، فهذا المحدِث لا بد أن يكون فاعلا  

بعلة ولا طبيعة. فهذا هو الدليل الذي يُثبتون به وجود الله تعالى، ويُوجبون  مختارا، ليس  

 على المكلف إثبات الله تعالى عن طريقه.  

؛ فإن المستدَل عليه وهو إثبات وجود الله تعالى أوضح  فهذا الدليل صعب التصور

 وأبين من ذات الدليل، فضلا عن جناية هذا الدليل على النصوص بالرد والتأويل.

 ومما يعيب هذه الطريقة:  

أنها مباينة لطريقة السلف، وفي هذا يقول الإمام السمعاني في كتابه الانتصار لأهل    -1

وعلى أننا لا ننكر النظر قدر ما ورد به الكتاب والسنة لينال المؤمن بذلك    "(: 60الحديث )

زيادة اليقين وثلج الصدر وسكون القلب وإنما أنكرنا طريقة أهل الكلام فيما أسسوا فإنهم  



 2- مفارقة الأشاعرة لمنهج اهل السنة    مركز سلف للبحوث والدراسات

7 

 

قالوا أول ما يجب على الإنسان النظر المؤدي إلى معرفة الباري عز وجل وهذا قول مخترع  

لم يسبقهم إليه أحد من السلف وأئمة الدين ولو أنك تدبرت جميع أقوالهم وكتبهم لم تجد  

النبي صلى الله عليه وسلم ولا من الصحابة وكذلك من   هذا في شيء منها لا منقولا من 

وإذا كان الأمر على ما قلناه وقد علمنا    "(  71وقال أيضا في الكتاب ذاته )  "التابعين بعدهم. 

أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يدعهم في هذه الأمور إلى الاستدلال بالأعراض والجواهر  

وذكر ماهيتهما ولا يمكن لأحد من الناس أن يروي في ذلك عنه ولا عن أحد من الصحابة  

مط حرفا واحدا فما فوقه لا في طريق تواتر ولا آحاد فعلمنا أنهم  رضي الله عنهم من هذا الن 

ذهبوا خلاف مذهب هؤلاء وسلكوا غير طريقهم وأن هذا طريق محدث مخترع لم يكن  

عليهم   يعود  عنهم وسلوكه  الله  رضي  عليه وسلم ولا أصحابه  الله  صلى  الله  عليه رسول 

 . "لدين واشتباه الطريق عليهم.بالطعن والقدح ونسبتهم إلى الجهل وقلة العلم في ا 

أن أصل هذه الطريقة مأخوذة عن المعتزلة، وفي ذلك يقول أبو جعفر السمناني    -2

وقد وافق أبو جعفر السمناني وهو    "(:13/349نقله الحافظ ابن حجر عنه في فتح الباري )

من رؤوس الأشاعرة على هذا وقال إن هذه المسألة بقيت في مقالة الأشعري من مسائل  

اجب على كل أحد معرفة الله بالأدلة الدالة عليه وأنه لا يكفي  المعتزلة وتفرع عليها أن الو

 . "التقليد في ذلك. 

فيها    -3 نازعهم  بل  بعضهم،  يسقها  لم  ولذلك  المتكلمين،  عند  اضطرابا  فيها  أن 

غيرهم. وقد ذكر شيخ الإسلام سبب عدم سوق الأصبهاني دليل الحدوث عند المتكلمين،  

وها المصنف لم يذكر حدوث العالم في هذه العقيدة؛    "(:1/366فقال في شرحه لعقيدته )

اب، لا سيما فيما عنده من طريقة الرازي وأمثاله؛ فإن  وكأن ذلك لما رأى فيها من الاضطر

كلامهم فيها يوجب الحيرة والشك. أو لاعتقاده أن ما ذكره من الطريق إلى إثبات الصانع  

لا يحتاج إلى إثبات حدوث العالم؛ فيمكن مع ذلك العلم به من جهة السمع، كما يقول  

   ."ذلك طوائف من النظار، كما هو قول الرازي وغيره. 

ما ترتب عليها من لوازم باطلة، وقد ذكر شيخ الإسلام شيئا منها، فقال في شرح   -4

دعواهم أن الرب تعالى    منها: وهؤلاء أخطؤوا من وجوه:  "(:1/370العقيدة الأصبهانية )

الطريقة.   إلا بهذه  العباد.    ومنها:لا يعرف  أول واجب على  أنها  التزامهم    ومنها:دعواهم 



 2- مفارقة الأشاعرة لمنهج اهل السنة    مركز سلف للبحوث والدراسات

8 

 

للوازمها؛ كنفي الصفات والأفعال، أو رؤية الله، أو غير ذلك من اللوازم المبسوطة في غير  

 . "هذا الموضع.

الثالثة:  المقدمة  تعالى،    وأما  الله  وهو  أحدثه،  محدِث  من  له  بد  لا  العالم  أن  وهي 

على   به  ويردون  فيه،  خلاف  لا  مما  فهذا  طبيعة،  ولا  علة  لا  مختار،  فاعل  فالمحدِث 

 الفلاسفة الذين يقولون بأنه علة أو طبيعة.  

، والعلة إما أن تكون قديمة أو حادثة، فإن كانت  ومعلوم أن العلة يجب تقارن معلولها

قديمة لزم قدم المعلول وهو العالم، والشأن أن العالم حادث ليس بقديم، وإن كانت حادثة  

 افتقرت إلى محدِث، وهذا يُؤدي إلى التسلسل الممتنع.

، فهي تفعل بطبيعة فيها، ولذلك لا تُميز بين شيء وآخر؛  وأما الطبيعة فلا اختيار لها 

كالنار، من طبعها الإحراق، فإحراقها طبيعة؛ لأنها تحرق كل شيء يلامسها ولا تُميز بين  

أن يكون الملامس قرآنا أو كتاب كفر، ولا تُميز بين صغير وكبير، ولا بين ثمين وغير ثمين،  

و الإحراق،  طبعها  لأن  الجميع؛  تحرق  بين  بل  يُميز  ولا  الإرواء،  طبعه  فإن  الماء،  هكذا 

 شخص وآخر. 

ولكن حين تنظر إلى الكون تجد فيه التمييز والتخصيص؛ ليل ونهار، شمس وقمر،  

ذكر وأنثى، صغير وكبير، وهذا التمييز والتخصيص لا يمكن أن ينتج عن طبيعة، بل عن  

 فاعل مختار، هو الله تعالى.

أنتجت   والمقصود: مع صعوبتها،  تعالى  الله  إثبات وجود  المتكلمين في  أن طريقة 

قانونا ظنوا أنه بديهي، وجعلوه حاكما على النصوص، فردوا كثيرا منها؛ زعما أنها تتعارض  

 مع هذا القانون. 

وما لا    ،والأعراض حادثة   ،على أن الجسم لا يخلو من الأعراض  :فالقانون ينص 

 . فالأجسام حادثة ليست قديمة ،يخلو من الأعراض فهو حادث

ونقصد بالقانون: هو قولهم: )ما لا يخلو من الحوادث فهو حادث( فجعلوه مسألة  

من   كثيرا  فمنعوا  والسنة،  القرآن  من  الوحي  نصوص  بها، وبها حكموا على  يقينة مقطوع 

 الصفات الفعلية والاختيارية، وأنها تقوم بالله تعالى. 



 2- مفارقة الأشاعرة لمنهج اهل السنة    مركز سلف للبحوث والدراسات

9 

 

كان هذا القانون مسلطا على نصوص الصفات    وتطبيق القانون على وجه الإجمال:

والخبرية الجسمية  ؛ الاختيارية  منها  يلزم  صفة  أي    ،والمجيء   ،والعين  ، كاليد  ، فجعلوا 

وهذا كلام    ، إن الله تعالى حادث  :مردودة حتى لا يُقال ، والكلام بحرف وصوت ، والنزول

 باطل لا دليل عليه. 

خلق   إذن: بعد  كان  كالاستواء  حدوث؛  فيها  صفة  بأي  تعالى  الله  اتصاف  فمنعوا 

من   يخلو  لا  ما  قاعدتهم  يُخالف  عندهم  حدوث  لأنه  فيمنعونه؛  والأرض  السموات 

المجيء   كصفة  الحدوث؛  على  تدل  التي  الصفات  بقية  في  وكذا  حادث.  فهو  الحوادث 

و تعالى،  الله  عن  نفوها  وصوت،  بحرف  والكلام  لأنها  والنزول  تعالى؛  به  قيامها  منعوا 

 تخالف قانونهم العقلي وهو: ما لا يخلو من الحوادث فهو حادث. 

هو مقصودهم في القانون الكلي المُستحدث في تعارض العقل   ، وهذا الدليل العقلي

العقل  ،والنقل  مطلق  لا  العقل  هذا  دليل  ،فيقصدون  مطلق  لا  الدليل  دليل    ، وهذا  وهو 

العالم حدوث  به  أثبتوا  الذي  العالم  الدليل   ، حدوث  هذا  هو  عندهم  الرسالة    ، فأساس 

تعالى الله  الموصل لإثبات وجود  العالم  دليل حدوث  بالعقل:  بالنقل  ، فأرادوا    : وأرادوا 

  ،والكلام بحرف وصوت  ،والإتيان ،والمجيء  ،من النزول   ،النصوص الواردة في الصفات

 . فهي بحاجة إلى تأويل حسب زعمهم ، وغيرها

السلف منهج  بالمشاهدة،  أما  العالم  حدوث  فأثبتوا  والجماعة،  السنة  أهل  منهج   ،

فصارت النتيجة التي توصلوا إليها المتكلمون في دليلهم، وهي: أن الحادث لا بد له من  

 محدِث، هي قضية ضرورية بدهية من مقتضيات العقل عند أهل السنة والجماعة.  

الباب أن    :وهذا هو الفارق الجوهري بين منهج السلف ومنهج المتكلمين في هذا 

  ،وإنبات الأشجار  ، بنزول الأمطار  ؛السلف يُثبتون وجود الله تعالى بالحدوث والمشاهدة

الحياة والموت  إلى مدبر حكيم عليم  ، كلها ممكنات حادثة  ،ومشاهدة  والقرآن    ، بحاجة 

   .وهو من أقوى الأدلة الجالبة لمعرفة الله تعالى  ،كثيرا ما يُشير إلى دليل الخلق والعناية

أن أهل السنة يرون بساطة الاستدلال على وجود الله تعالى، في حين أن   والخلاصة: 

تحوي   عَسِرة،  صعبة  طويلة  طرقا  إثباته  في  سلكوا  معقدة،  مسألة  جعلوها  المتكلمين 

مقدمات كثيرة. فضلا عن كونها طريقة مبتدعة لم تُعرف عن سلف هذه الأمة، ولذلك جرى  



 2- مفارقة الأشاعرة لمنهج اهل السنة    مركز سلف للبحوث والدراسات

10 

 

نكير السلف على ذم هذا الكلام، وفي هذا يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في شرحه لعقيدة  

وقد علم بالاضطرار من دين الإسلام، أن الرسول لم يدع أحدا    "(:1/371الأصبهاني )

بهذه الطريق، فضلا عن أن يوجبها على كل مكلف، ولا سلك هذه أحد من الصحابة، بل  

 . "هل الكلام، تطابقت أئمة الإسلام على ذم هذا الكلام.لما أحدثها من أحدثها من أ

 


